
Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

176 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

 
Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 

dalam Kesenian Singa Dangdut 
 

Isad Suhaeb 

Universitas Sebelas Maret, Surakarta, Indonesia  

email: suhaebisad@gmail.com  

 

Article history: 

Submitted August 5, 2025 

Revised August 23, 2025 

Accepted November 3, 2025 

Published December 18, 2025 

 

ABSTRACT 
 

The Singa Dangdut performance in Indramayu offers more than just music and 
dance entertainment. It also features a comedic character named Menyon, who 
becomes the center of attention in creating a festive atmosphere. This article 

examines the Menyon mask figure as a form of social representation and a symbol 

of local identity in Indramayu. Using an ethnographic approach and cultural 
representation theory, this study analyzes how the laughter evoked by Menyon is 
not merely entertaining but also carries social critique, class expression, and the 
reinforcement of communal solidarity. Data were collected through direct 
observation of Singa Dangdut performances, interviews with performers, and 
visual analysis of the mask design. The findings reveal that The Menyon mask 
plays a strategic role as a medium of dynamic local cultural expression. reflecting 
tensions between tradition and modernity, while also serving as a safe space for 
symbolic public expression. Thus, the Menyon character is not merely a stage 
clown but also a cultural agent who embodies social values, collective identity, 
and the everyday dynamics of the people of Indramayu. 
 
Keywords: menyon mask; cultural humor; local identity; representation; Singa 

Dangdut; social  
 

ABSTRAK 
 

Kesenian Singa Dangdut di Indramayu tidak hanya menghadirkan 

hiburan musik dan tari, tetapi juga menampilkan tokoh jenaka bernama 

Menyon yang menjadi pusat perhatian dalam menciptakan suasana 

meriah. Artikel ini mengkaji figur Kedok Menyon sebagai representasi 

sosial dan simbol identitas lokal masyarakat Indramayu. Melalui 

pendekatan etnografi dan teori representasi budaya, penelitian ini 

menganalisis bagaimana tawa yang dibangkitkan oleh tokoh Menyon 

tidak hanya bersifat hiburan, tetapi juga mengandung kritik sosial, 

ekspresi identitas kelas, dan penguatan solidaritas komunitas. Data 

dikumpulkan melalui observasi langsung pertunjukan Singa Dangdut, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:suhaebisad@gmail.com


 Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

 

177 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

wawancara dengan pelaku seni, dan analisis visual terhadap bentuk 

kedok. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa Kedok Menyon memainkan 

peran strategis sebagai media ekspresi budaya lokal yang dinamis, 

mencerminkan ketegangan antara tradisi dan modernitas, dan menjadi 

sarana yang aman bagi masyarakat untuk menyuarakan aspirasi secara 

simbolik. Dengan demikian, figur Menyon tidak hanya hadir sebagai 

badut panggung, tetapi juga sebagai aktor budaya yang 

merepresentasikan nilai-nilai sosial, identitas kolektif, dan dinamika 

kehidupan rakyat Indramayu. 

 

Kata kunci: Kedok Menyon; humor budaya; identitas local; representasi; 

Singa Dangdut 
 

PENDAHULUAN 

Kesenian rakyat merupakan ruang penting bagi masyarakat lokal untuk 

mengekspresikan nilai-nilai sosial, identitas budaya, dan dinamika kehidupan 

sehari-hari melalui medium yang komunikatif dan merakyat. Hal ini 

sebagaimana yang dikatakan Santosa (2012:45) bahwa “kesenian rakyat 

merupakan wahana bagi masyarakat untuk mengekspresikan identitas, nilai-

nilai sosial, serta realitas kehidupan sehari-hari yang sering kali tidak 

terakomodasi dalam wacana resmi atau institusional.” Di tengah transformasi 

budaya akibat arus globalisasi dan penetrasi media digital, kesenian tradisional 

tetap memiliki daya hidup dan daya tawar tersendiri, terutama ketika ia 

mampu merespons perubahan sosial dengan cara-cara yang kreatif. Di era 

globalisasi dan penetrasi media digital, budaya lokal tidak serta-merta tergerus, 

melainkan bertransformasi dan mencari bentuk-bentuk baru yang sesuai 

dengan kebutuhan dan selera masyarakat kontemporer (Heryanto, 2008:88). 

Salah satu bentuk kesenian yang berkembang secara unik di wilayah pesisir 

utara Jawa, khususnya di Indramayu, adalah Singa Dangdut. Kesenian ini 

merupakan hibrida antara arak-arakan tradisional Singa Barong dengan musik 

dangdut modern, yang menghasilkan bentuk pertunjukan dinamis, populis, 

dan sangat digemari oleh masyarakat. 

Dalam pertunjukan Singa Dangdut, selain iringan musik yang 

memadukan unsur tradisional dan modern, ada tokoh-tokoh yang menambah 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

178 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

daya tarik pertunjukan, salah satunya adalah figur Menyon. Tokoh-tokoh 

jenaka dalam seni pertunjukan tradisional tidak hanya berfungsi sebagai 

penghibur, tetapi juga menjadi kanal untuk menyampaikan kritik sosial secara 

halus dan diterima oleh masyarakat luas (Soedarsono, 2002:76). Menyon adalah 

karakter jenaka yang tampil menggunakan topeng atau kedok khas dengan 

ekspresi wajah lucu, sering kali menampilkan perilaku konyol, satir, dan 

mengundang gelak tawa penonton. Tokoh ini biasanya muncul di sela-sela 

pertunjukan untuk mencairkan suasana, mengomentari penonton, dan bahkan 

menyisipkan kritik sosial dalam bentuk humor. Humor dalam pertunjukan 

rakyat sering kali menjadi strategi komunikasi yang efektif karena 

memungkinkan kritik disampaikan tanpa menimbulkan konflik langsung. 

Tertawa bukan hanya hiburan, tetapi juga bentuk penerimaan terhadap wacana 

yang sedang disampaikan (Peacock, 2006:119). Meski tampak sebagai 

penghibur semata, kehadiran Menyon dalam pertunjukan sesungguhnya 

memiliki peran yang jauh lebih kompleks dalam konteks budaya dan sosial 

masyarakat Indramayu. 

Fenomena ini menarik untuk dikaji karena humor yang dihadirkan oleh 

Menyon bukan hanya sekadar hiburan, tetapi juga memuat berbagai pesan 

simbolik yang mencerminkan relasi kuasa, struktur sosial, dan nilai-nilai lokal 

yang hidup dalam masyarakat. Humor dalam pertunjukan rakyat bukanlah 

ekspresi yang netral. Humor adalah bentuk komunikasi simbolik yang dapat 

menyingkap relasi kuasa, struktur sosial, dan nilai-nilai yang mendasari 

kehidupan masyarakat (Fiske, 1989:89). Dalam studi-studi tentang budaya 

populer dan pertunjukan rakyat, humor telah lama dipahami sebagai medium 

komunikasi sosial yang efektif untuk menyampaikan kritik secara tidak 

langsung, mengatasi ketegangan sosial. Bahkan, humor memperkuat identitas 

kolektif. Dengan demikian, figur Kedok Menyon dalam Singa Dangdut dapat 

dilihat sebagai aktor budaya yang merepresentasikan berbagai aspek 

kehidupan masyarakat lokal mulai dari ekonomi, relasi sosial, hingga wacana-

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

 

179 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

wacana tentang moralitas dan ketimpangan sosial. Topeng tidak hanya 

menutupi wajah, tetapi juga membentuk identitas budaya. Ia berbicara atas 

nama masyarakat atau menjadi jembatan antara individu dan kolektif 

(Kirshenblatt-Gimblett, 1999:142).  

Sebagai tokoh dengan wajah lucu yang dihadirkan melalui kedok 

(topeng), Menyon juga memiliki dimensi visual yang menarik untuk dikaji 

dalam konteks seni rupa tradisi. Topeng dalam budaya tradisional bukan 

hanya artefak estetika, melainkan juga perangkat komunikasi visual yang 

mengandung simbol-simbol sosial, psikologis, dan kultural (Edi Sedyawati, 

1998:59). Bentuk Kedok Menyon yang khas, dengan ekspresi wajah berlebihan 

dan grotesk, merepresentasikan estetika visual rakyat yang dekat dengan unsur 

parodi dan eksagerasi. Estetika rakyat tidak selalu mengutamakan harmoni 

atau keindahan konvensional, melainkan justru mengangkat bentuk-bentuk 

yang eksentrik, berlebihan, bahkan grotesk, sebagai cara untuk menyampaikan 

kritik atau menciptakan keterlibatan emosional dengan penonton (Bakhtin, 

1984:35). Ekspresi visual ini berfungsi sebagai sarana komunikasi non-verbal 

yang mampu menyampaikan pesan secara kuat kepada penonton. Dalam 

masyarakat Indramayu yang multikultural dan sarat dinamika sosial-ekonomi, 

kehadiran Menyon menjadi simbol dari ruang tawa kolektif yang merefleksikan 

realitas sosial dengan cara yang menghibur, namun tetap kritis. Tawa kolektif 

dalam pertunjukan rakyat tidak hanya bersifat katarsis, tetapi juga bersifat 

politis; ia membuka ruang aman bagi masyarakat untuk memaknai, mengkritik, 

dan merefleksikan realitas sosial mereka sendiri (Turner, 1982:52). 

Berangkat dari fenomena tersebut, pertanyaan utama yang diajukan 

dalam penelitian ini adalahbagaimana figur Kedok Menyon dalam pertunjukan 

Singa Dangdut berperan sebagai representasi sosial dan simbol identitas lokal 

masyarakat Indramayu? Untuk menjawab pertanyaan ini, penelitian ini 

bertujuan untuk mengidentifikasi peran figur Menyon dalam struktur 

pertunjukan Singa Dangdut, menganalisis fungsi sosial dan budaya dari humor 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

180 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

yang ditampilkan, dan mengkaji bagaimana Kedok Menyon merepresentasikan 

identitas lokal dan dinamika sosial masyarakat Indramayu. 

Dalam kajian ini, penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode etnografi mini. Observasi langsung terhadap pertunjukan Singa 

Dangdut, wawancara dengan pelaku seni dan penonton, serta dokumentasi 

visual terhadap bentuk dan ekspresi kedok menjadi metode utama 

pengumpulan data. Pendekatan teoritik yang digunakan mencakup teori 

representasi budaya (Hall, 1997), teori humor dalam konteks sosial (Bakhtin, 

1984), dan perspektif antropologi pertunjukan. Dengan pendekatan ini, 

penelitian ini diharapkan dapat menggali makna-makna kultural yang 

tersembunyi di balik tawa dan kedok lucu yang dibawakan oleh figur Menyon. 

Penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan memposisikan figur 

Menyon tidak semata sebagai badut panggung, melainkan sebagai agen budaya 

dan representasi identitas lokal. Pendekatan ini menjadi kontribusi penting 

dalam memperkaya kajian seni pertunjukan rakyat sekaligus mempertegas 

peran humor dalam pembentukan wacana budaya masyarakat pesisir. 

Dengan memperhatikan berbagai dimensi sosial, visual, dan performatif 

dari figur Menyon, tulisan ini hendak menunjukkan bahwa di balik tawa yang 

tampak sederhana, terdapat jaringan makna yang kompleks dan kaya. Kedok 

Menyon bukan hanya topeng yang lucu, tetapi merupakan wajah budaya 

masyarakat Indramayu yang sedang berbicara—dengan cara yang jenaka, 

namun juga mendalam dan reflektif. 

 

TEORI DAN METODE PENELITIAN 

Penelitian ini bertumpu pada pendekatan interdisipliner yang 

menggabungkan teori representasi budaya, teori humor dalam konteks sosial, 

serta perspektif antropologi pertunjukan. Pendekatan ini dipilih karena 

kompleksitas kesenian Singa Dangdut sebagai praktik budaya yang melibatkan 

unsur estetika visual, performatif, dan sosial. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

 

181 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

Secara teoritis, kajian ini menggunakan konsep representasi budaya 

sebagaimana dikemukakan oleh Stuart Hall (1997:15-17). Menurut Hall, 

representasi tidak sekadar mencerminkan realitas, tetapi secara aktif 

membentuk makna melalui bahasa, simbol, dan praktik budaya. Dalam konteks 

ini, Kedok Menyon dipahami bukan hanya sebagai elemen artistik, tetapi 

sebagai medium simbolik yang merepresentasikan nilai, identitas, dan 

dinamika sosial masyarakat Indramayu. Figur Menyon membawa narasi 

kolektif yang dikemas dalam bentuk komedi dan menjadi cerminan dari 

bagaimana masyarakat melihat dirinya sendiri dan lingkungannya. 

Selanjutnya, teori humor dan karnavalisasi dari Mikhail Bakhtin 

(1984:10-11) menjadi landasan dalam menganalisis fungsi sosial humor dalam 

pertunjukan. Dalam pandangan Bakhtin, humor yang muncul dalam ruang 

karnaval rakyat berfungsi untuk membalikkan hirarki sosial, menyuarakan 

kritik terhadap tatanan yang mapan, dan menjadi bentuk resistensi yang 

dibungkus dengan tawa. Dalam hal ini, figur Menyon memiliki fungsi mirip 

badut rakyat atau trickster yang dapat mengomentari isu-isu sosial secara 

bebas, bahkan menyindir tokoh-tokoh berkuasa tanpa menimbulkan konflik 

terbuka. 

Pendekatan ketiga yang digunakan adalah antropologi pertunjukan, 

yang melihat pertunjukan seni sebagai ruang sosial tempat berbagai makna 

dinegosiasikan. Menurut Schechner (2003:24), sebuah pertunjukan tidak hanya 

terdapat dalam aksi yang dilakukan, tetapi juga dalam interaksi antara pelaku 

dan penonton, yang semuanya berada dalam bingkai sosial dan budaya 

tertentu. Melalui lensa ini, pertunjukan Singa Dangdut dipahami sebagai 

praktik sosial yang hidup dan dinamis, bukan semata-mata tontonan estetis. 

Perhatian diarahkan pada interaksi antara pelaku (tokoh Menyon, penari, 

pemusik), penonton, dan konteks sosial-budaya tempat pertunjukan 

berlangsung. Perspektif ini memungkinkan peneliti melihat bagaimana humor 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

182 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

yang muncul dalam pertunjukan berkaitan erat dengan kondisi sosial ekonomi, 

relasi kuasa, dan nilai-nilai lokal masyarakat. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif 

dengan pendekatan etnografi mini. Penelitian kualitatif adalah penelitian yang 

bermaksud untuk memahami fenomena tentang apa yang dialami oleh subjek 

penelitian secara holistik, dan dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata 

dan bahasa, pada suatu konteks khusus yang alamiah (Moleong, 2017:6). 

Etnografi bukan sekadar mengamati apa yang terjadi. Ia melibatkan partisipasi, 

interaksi, dan penafsiran makna dari sudut pandang masyarakat yang diteliti 

(Hammersley & Atkinson, 2007:3). Penelitian ini menggunakan sejumlah teori 

yang saling melengkapi. Hall (1997:15–16) dengan teori representasi budayanya 

digunakan untuk melihat figur Menyon sebagai konstruksi identitas lokal 

masyarakat Indramayu. Representasi dipahami sebagai praktik produksi 

makna yang tidak hanya memantulkan realitas sosial, tetapi juga membentuk 

cara masyarakat memahami dirinya. 

Selanjutnya, kerangka humor dan karnavalisasi Bakhtin (1984:10–12, 20–

23) penting untuk menjelaskan bagaimana tawa dalam pertunjukan Singa 

Dangdut berfungsi sebagai medium kritik sosial. Melalui humor, tokoh 

Menyon menghadirkan dunia yang terbalik (inversi), di mana hierarki sosial 

bisa digugat dan suara rakyat kecil mendapat ruang artikulasi. 

Dalam konteks performativitas, antropologi pertunjukan yang 

dikembangkan oleh Richard Schechner (2003:28–30) dan Victor Turner 

(1982:20–22) membantu memahami dinamika interaksi antara pemain dan 

penonton. Pertunjukan dilihat sebagai ruang liminal yang memungkinkan 

munculnya pengalaman bersama, negosiasi makna, serta transformasi sosial 

melalui aksi panggung Menyon. 

Untuk memperkuat konteks lokal, teori sastra dan budaya Indonesia 

digunakan. Semiotika sastra (Sugihastuti & Suharto, 2005:73–80) 

memungkinkan pembacaan simbol-simbol yang melekat pada Kedok Menyon, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

 

183 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

baik dari aspek visual maupun makna yang ditafsirkan masyarakat. Estetika 

rakyat menurut Edi Sedyawati (1998:110–115) dan Soedarsono (2002:55–60) 

memberi pemahaman tentang fungsi tokoh jenaka dalam seni pertunjukan 

tradisional Nusantara, yaitu sebagai penghibur sekaligus penyampai kritik 

sosial secara halus. Sementara itu, konsep folklor dan budaya lokal dari 

Danandjaja (1984:1–5, 65–70) menempatkan Menyon sebagai bagian dari tradisi 

lisan dan humor rakyat yang merefleksikan identitas serta solidaritas 

komunitas pesisir Indramayu. 

Dengan memadukan teori Barat dan teori Indonesia, analisis tidak hanya 

bersandar pada perspektif global, tetapi juga berakar pada konteks kultural 

Nusantara. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang lebih 

komprehensif terhadap figur Menyon sebagai representasi identitas lokal 

sekaligus medium kritik sosial dalam pertunjukan Singa Dangdut. 

Penelitian dilaksanakan melalui observasi partisipatif dalam beberapa 

pertunjukan Singa Dangdut di wilayah Indramayu, khususnya saat 

kemunculan figur Menyon. Observasi difokuskan pada gestur, interaksi, 

improvisasi, serta respons penonton terhadap tokoh Menyon. Selain itu, 

wawancara mendalam dengan seniman pembuat topeng, pelaku pertunjukan, 

penonton dilakukan untuk menggali makna yang mereka lekatkan pada figur 

Menyon dan bagaimana mereka memaknai humor yang ditampilkan. 

Dokumentasi visual seperti foto dan video digunakan untuk analisis 

bentuk Kedok Menyon secara visual dan estetis. Analisis dilakukan dengan 

metode deskriptif-interpretatif, yakni mendeskripsikan secara rinci bentuk dan 

fungsi figur Menyon, lalu menafsirkan makna simbolik dan sosialnya 

berdasarkan kerangka teori yang digunakan. Validitas data dijaga melalui 

triangulasi sumber dan metode, yakni dengan mengombinasikan observasi, 

wawancara, dan studi pustaka. Dengan kerangka teori dan metode ini, 

penelitian berupaya mengungkap bagaimana tawa yang dibawakan oleh 

Menyon tidak hanya menjadi bentuk hiburan, tetapi juga menjadi ekspresi 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

184 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

sosial yang sarat makna menjadi representasi identitas lokal masyarakat 

Indramayu dalam ruang pertunjukan yang penuh warna. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pertunjukan Singa Dangdut di Indramayu menampilkan sebuah praktik 

budaya yang kompleks dan dinamis. Di antara irama dangdut yang 

menggema, atraksi penari di atas punggung replika singa, serta arak-arakan 

warga, kehadiran figur Menyon justru mencuri perhatian tersendiri. Badut 

telah lama berperan sebagai katup pengaman budaya seseorang yang diizinkan 

untuk mengatakan hal-hal yang tidak bisa diucapkan orang lain, mengejek 

otoritas, dan mencerminkan kembali kepada penonton kontradiksi dalam 

masyarakat dengan cara yang lucu namun sering kali sangat politis (Diana 

Taylor, (2003:173). Dalam beberapa pertunjukan yang diamati, Menyon hadir 

sebagai tokoh badut atau pelawak rakyat yang muncul dengan gestur 

berlebihan, menari dan berjoget, suara konyol, dan ucapan-ucapan lucu yang 

sering kali menyinggung isu sosial secara halus namun menggelitik. Tokoh ini 

biasanya menggunakan kedok/topeng berwajah jenaka dengan ciri khas bibir 

tebal, mata besar, dan ekspresi bebal ikonografi yang dengan sengaja 

dikonstruksi untuk menciptakan efek tawa. 

 

Gambar 1. Singa Dangdut Indramayu dan Kedok Menyon 

(Dokumentasi Rohman, 2025) 

 

Hasil observasi dan wawancara dengan pelaku pertunjukan 

menunjukkan bahwa Menyon tidak hanya berfungsi sebagai penghibur, tetapi 

juga sebagai mediator antara penonton dan panggung. Ia mencairkan 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

 

185 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

ketegangan, menyambut penonton, dan sesekali menertawakan figur penari 

atau penyanyi dengan komentar satir. Dalam beberapa pertunjukan, Menyon 

juga menyinggung isu-isu sosial seperti harga sembako, praktik korupsi lokal, 

atau perilaku elit desa, namun dibungkus dalam bentuk lelucon. Hal ini 

menunjukkan bahwa fungsi humor dalam pertunjukan bukan semata-mata 

lucu, tetapi memiliki muatan kritik sosial yang cukup kuat sebagaimana 

dikemukakan Bakhtin dalam gagasan karnavalisasi, yakni bahwa tawa rakyat 

adalah bentuk perlawanan terhadap struktur kuasa yang menindas, 

disampaikan melalui cara yang tidak mengancam. Tawa menghancurkan rasa 

takut dan kekhusyukan terhadap suatu objek sehingga memungkinkan 

investigasi yang benar-benar bebas terhadapnya (Bakhtin, 1984: 23). 

 

Gambar 2. Kedok Menyon 

(Dokumentasi Triya, 2025) 
 

Kedok Menyon juga menjadi simbol visual yang kuat dalam 

pertunjukan. Dari sisi estetika, Kedok Menyon menampilkan distorsi bentuk 

wajah yang dilebih-lebihkan, menciptakan kesan antara lucu dan “bodoh”. 

Topeng grotesk, dengan bentuk yang dilebih-lebihkan, tidak semata-mata 

menghibur,.Dia menciptakan ruang di mana yang biasa dibalik, diejek, dan 

terbuka untuk ditafsir ulang (Schechner, Richard. 2013:87). Namun justru 

dalam kekonyolannya, figur ini menghadirkan ruang diskursif di mana 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

186 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

masyarakat dapat menertawakan dirinya sendiri dan kondisi sosialnya. Topeng 

tersebut menjadi perwujudan dari bahasa visual rakyat yang tidak 

membutuhkan penjelasan verbal untuk menyampaikan pesan. Budaya visual 

rakyat berkomunikasi secara langsung dan afektif, melewati wacana verbal 

untuk menjangkau resonansi emosional dan komunal (Taylor, Diana. 2003:21). 

Ketika Menyon muncul, penonton langsung memahami bahwa tawa akan 

hadir, dan bahwa sesuatu yang ‘berbeda dari biasanya’ akan dikomentari. 

Topeng bukan sekadar penyamaran ia adalah sinyal, semacam simbol singkat 

yang memadatkan makna budaya ke dalam bentuk yang mudah dikenali (John 

Emigh, 1996:14). 

 

Gambar 3. Kedok Menyon Atraksi 

(Dokumentasi Bety, 2019) 

 

 

Gambar 4. Kedok Menyon dan Beberapa Pemain 

(Dokumentasi  Kedok Menyon Prabu Muda, 2025) 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

 

187 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

 

Menurut Stuart Hall, representasi adalah "produksi makna melalui 

bahasa. Ia merupakan proses di mana anggota suatu budaya menggunakan 

bahasa (dalam arti luas) untuk menghasilkan makna" (Hall, 1997: 16). Dalam 

konteks ini, figur Menyon dan kedoknya merepresentasikan identitas sosial 

masyarakat Indramayu yang penuh dengan ironi, kelakar, dan strategi 

bertahan dalam realitas yang kompleks. Menyon merefleksikan orang kecil 

yang jenaka namun cerdas, polos namun kritis, ‘bodoh’, tetapi mengetahui cara 

menyampaikan kebenaran secara aman. Dalam perannya sebagai juru bicara 

budaya, Menyon menarasikan ulang realitas sosial masyarakat melalui tawa 

dan kekonyolan, membentuk identitas budaya sebagai “titik pengidentifikasian 

yang tidak stabil dan dibentuk dalam wacana sejarah dan budaya” (Hall, 1990: 

226). 

Selain itu, Kedok Menyon juga menjadi simbol identitas lokal yang unik 

bagi masyarakat Indramayu. Dalam wawancara dengan seniman pembuat 

topeng, bentuk Kedok Menyon telah berkembang dari waktu ke waktu, tetapi 

tetap mempertahankan karakter wajah yang “ngakak” dan berlebihan. Hal ini 

menunjukkan adanya kontinuitas nilai dalam budaya visual rakyat. Seperti 

dijelaskan oleh Regina Bendix, "tradisi rakyat tidak membeku dalam waktu; ia 

adalah sistem dinamis yang beradaptasi dan mengalami transformasi, tetapi 

tetap mempertahankan inti simbolik yang menopang identitas budaya" 

(Bendix, 1997: 45). Meski mengalami banyak transformasi bentuk dan fungsi 

pertunjukan, tokoh Menyon tetap eksis dan bahkan semakin penting dalam 

konteks Singa Dangdut yang kini bersifat hiburan massal. Hal ini 

mencerminkan bahwa budaya lokal tidak sekadar menolak modernitas, tetapi 

"menegosiasikannya dengan mengintegrasikan bentuk dan makna baru 

sembari tetap menjaga keterhubungan dengan masa lalu" (Appadurai, 1996: 

18). 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

188 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

 

Gambar 5. Perubahan Bentuk Kedok Menyon. 

(Dokumentasi Roni Martian, 2020) 

 

Tanggapan penonton terhadap figur Menyon juga memperkuat 

kedudukannya sebagai simbol kultural yang diterima luas. Dalam wawancara, 

sebagian besar penonton menyatakan bahwa Menyon adalah bagian paling 

menghibur dalam pertunjukan Singa Dangdut. Bahkan beberapa di antaranya 

menyebutkan bahwa mereka sengaja datang untuk “menonton Menyon”. Hal 

ini menandakan bahwa tokoh tersebut tidak sekadar pelengkap, tetapi justru 

menjadi pusat makna pertunjukan itu sendiri. Sebagaimana dinyatakan oleh 

Abercrombie dan Longhurst, "penonton bukanlah penerima makna yang pasif, 

melainkan penafsir aktif yang menegosiasikan makna dalam pertunjukan 

budaya" (1998: 35). Dengan pengakuan yang terus-menerus dan emosional dari 

penonton, Menyon telah menjelma menjadi simbol budaya sentral, karena 

"simbol budaya menjadi pusat bukan hanya karena kehadirannya, tetapi karena 

pengakuan afektif dan berulang dari komunitas" (Geertz, 1973: 113). 

Secara performatif, Menyon dapat dipahami sebagai figur liminal ia 

berada di antara serius dan lucu, sakral dan profan, tradisi dan hiburan. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Victor Turner, figur liminal adalah "orang-orang 

ambang batas" yang bersifat ambigu, "tidak lagi diklasifikasikan namun juga 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

 

189 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

belum diklasifikasikan" (Turner, 1969: 95). Dalam posisinya yang melintasi 

batas, Menyon mengaburkan garis-garis kultural yang kaku dan menciptakan 

ruang alternatif bagi ekspresi identitas lokal. Ia menjadi wujud performatif dari 

identitas budaya masyarakat pesisir yang sedang dinegosiasikan, di mana, 

menurut Butler, "identitas dibentuk secara performatif oleh ekspresi-ekspresi 

yang dikatakan merupakan hasil darinya" (Butler, 1990: 25). Dalam ruang ini, 

Menyon memainkan peran penting: sebagai kanal kritik sosial, medium 

kolektivitas, dan cermin reflektif terhadap “siapa kita” dalam bingkai tawa dan 

kelakar. 

Dengan demikian, hasil temuan ini menunjukkan bahwa figur Kedok 

Menyon dalam pertunjukan Singa Dangdut bukan sekadar pelawak atau 

pelengkap hiburan rakyat, tetapi aktor budaya yang memerankan representasi 

sosial dan identitas lokal yang khas. Melalui ekspresi visual, tindakan jenaka, 

dan ruang simbolik yang ia buka, Menyon menjadi wajah budaya Indramayu 

yang berbicara dengan bahasa yang paling jujur yaitu tawa. 

 

KESIMPULAN 

Kehadiran figur Menyon dalam kesenian Singa Dangdut di Indramayu 

menunjukkan bagaimana unsur hiburan lokal tidak bisa dilepaskan dari 

konteks sosial dan kultural masyarakatnya. Menyon bukan hanya pelawak di 

atas panggung, tetapi juga aktor budaya yang memainkan peran penting dalam 

menjaga keterlibatan penonton dan menyuarakan realitas sosial secara 

simbolik. Topeng dan tubuhnya menjadi medium ekspresi dari kegelisahan 

masyarakat terhadap kondisi ekonomi, politik, maupun relasi kuasa dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Melalui pendekatan teori representasi budaya dan konsep karnavalisasi, 

Menyon dapat dipahami sebagai perwujudan dari “rakyat biasa” yang 

diberikan ruang untuk berbicara melalui tawa. Dalam setiap kemunculannya, 

ia menciptakan ruang simbolik di mana hierarki sosial dapat dibalik, dan kritik 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

190 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

terhadap elit atau ketimpangan sosial dapat disampaikan tanpa menimbulkan 

ancaman langsung. Dalam hal ini, Menyon berperan sebagai jembatan antara 

hiburan dan wacana sosial. 

Menyon juga memperlihatkan bahwa pertunjukan tradisional seperti 

Singa Dangdut tidak pernah netral, melainkan selalu bersinggungan dengan 

dinamika sosial dan budaya yang hidup. Ia menjadi simbol dari identitas lokal 

yang terus dinegosiasikan melalui humor, bahasa tubuh, dan improvisasi. 

Tawa yang ditimbulkan bukan semata hiburan, tetapi juga bentuk resistensi 

halus dan solidaritas kolektif masyarakat. 

Dengan demikian, studi terhadap figur Menyon memperkaya 

pemahaman kita tentang bagaimana seni pertunjukan lokal dapat menjadi 

arena pembentukan identitas, penyampaian kritik, dan penciptaan ruang 

dialog sosial. Peranannya menunjukkan bahwa seni tradisional bukan sekadar 

warisan budaya, tetapi juga praktik budaya hidup yang terus bertransformasi 

mengikuti dinamika masyarakatnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abercrombie, N., & Longhurst, B. (1998). Audiences: A sociological theory of 
performance and imagination. London: SAGE Publications. 

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization. 
Minneapolis, MN: University of Minnesota Press. 

Agusta, T., Warto, & Supana. (2017). Dampak komodifikasi terhadap 
perubahan identitas Tari Topeng Hitam. Haluan Sastra Budaya, 1(2), 
210–218. https://doi.org/10.20961/hsb.v1i2.11274  

Aziz, M. L. A. (2020). Kesenian Singa Manuk di Desa Anggasari Kecamatan Sukasari 
Kabupaten Subang 2003–2015 (Skripsi sarjana). Universitas Pendidikan 
Indonesia. Retrieved from http://repository.upi.edu/52888  

Bakhtin, M. (1984). Rabelais and his world (H. Iswolsky, Trans.). Bloomington, IN: 
Indiana University Press. (Original work published 1965) 

Barker, C. (2004). Cultural studies: Theory and practice (2nd ed.). London: SAGE 
Publications. 

Bendix, R. (1997). In search of authenticity: The formation of folklore studies. 
Madison, WI: University of Wisconsin Press. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.20961/hsb.v1i2.11274
http://repository.upi.edu/52888


 Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

 

191 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

Butler, J. (1990). Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. New York, 
NY: Routledge. 

Danandjaja, J. (1984). Folklor Indonesia: Ilmu gosip, dongeng, dan lain-lain. Jakarta: 
Grafiti Pers. 

Dyahwati, W., Lodra, I. N., & Supranto, H. (2020). Transformasi Candi Rimbi 
dalam motif batik sebagai edukasi budaya lokal Kabupaten Jombang. 
Haluan Sastra Budaya, 4(1), 119–130. DOI: 
https://doi.org/10.20961/hsb.v4i1.40867  

Emigh, J. (1996). Masked performance: The play of self and other in ritual and theatre. 
Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press. 

Fiske, J. (1989). Understanding popular culture. London: Routledge. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York, NY: Basic Books. 

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. 
London: SAGE Publications. 

Hall, S. (1990). Cultural identity and diaspora. In J. Rutherford (Ed.), Identity: 
Community, culture, difference (pp. 222–237). London: Lawrence & 
Wishart. 

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2007). Ethnography: Principles in practice (3rd 
ed.). London: Routledge. 

Heryanto, A. (2008). Pop culture and competing identities. Singapore: NUS Press. 

Kirshenblatt-Gimblett, B. (1999). Performance studies. In H. Bial (Ed.), The 
performance studies reader (pp. 43–55). London: Routledge. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi revisi). Jakarta: Rineka 
Cipta. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). Bandung: 
Remaja Rosdakarya. 

Mulyana, D. (2005). Komunikasi antarbudaya: Panduan berkomunikasi dengan 
orang-orang berbeda budaya. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Peacock, J. L. (2006). The anthropology of humor in Indonesia. Singapore: NUS 
Press. 

Rohidi, T. R. (2011). Seni dan estetika dalam perspektif budaya. Bandung: STSI 
Press. 

Santosa, H. (2012). Seni dan masyarakat: Wacana budaya dalam kesenian tradisional. 
Yogyakarta: Ombak. 

Schechner, R. (2003). Performance theory (Revised ed.). London: Routledge. 

Sedyawati, E. (2006). Pertunjukan dalam masyarakat. Jakarta: Balai Pustaka. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.20961/hsb.v4i1.40867


Isad Suhaeb  – Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial 
dalam Kesenian Singa Dangdut 

192 
 

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 • ISSN Print: 0852-0933 • ISSN Online: 2549-1733 

 

https://creativecomm

ons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

Sedyawati, E. (1998). Topeng: Kajian simbolik dan sosial. Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia. 

Sugihastuti, & Suharto. (2005). Semiotik dan sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Soedarsono. (2002). Seni pertunjukan Indonesia dalam perspektif sejarah dan fungsi. 
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

Sutrisno, M., & Putranto, A. B. (2005). Teori-teori kebudayaan. Yogyakarta: 
Kanisius. 

Taylor, D. (2003). The archive and the repertoire: Performing cultural memory in the 
Americas. Durham, NC: Duke University Press. 

Turner, V. (1982). From ritual to theatre: The human seriousness of play. New York, 
NY: PAJ Publications. 

Yampolsky, P. (1995). Music of Indonesia: Southeast Asia—Indonesia. Washington, 
DC: Smithsonian Folkways Recordings. 

Yashi, A. P. (2018). Ritual Seblang masyarakat Using di Kecamatan Glagah, 
Kabupaten Banyuwangi, Jawa Timur. Haluan Sastra Budaya, 2(1), 1–18. 
DOI: https://doi.org/10.20961/hsb.v2i1.11790  

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.20961/hsb.v2i1.11790

