HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial

dalam Kesenian Singa Dangdut

Isad Suhaeb
Universitas Sebelas Maret, Surakarta, Indonesia
email: suhaebisad@gmail.com

Article history:
Submitted August 5, 2025
Revised August 23, 2025
Accepted November 3, 2025
Published December 18, 2025

176

ABSTRACT

The Singa Dangdut performance in Indramayu offers more than just music and
dance entertainment. It also features a comedic character named Menyon, who
becomes the center of attention in creating a festive atmosphere. This article
examines the Menyon mask figure as a form of social representation and a symbol
of local identity in Indramayu. Using an ethnographic approach and cultural
representation theory, this study analyzes how the laughter evoked by Menyon is
not merely entertaining but also carries social critique, class expression, and the
reinforcement of communal solidarity. Data were collected through direct
observation of Singa Dangdut performances, interviews with performers, and
visual analysis of the mask design. The findings reveal that The Menyon mask
plays a strategic role as a medium of dynamic local cultural expression. reflecting
tensions between tradition and modernity, while also serving as a safe space for
symbolic public expression. Thus, the Menyon character is not merely a stage
clown but also a cultural agent who embodies social values, collective identity,
and the everyday dynamics of the people of Indramayu.

Keywords: menyon mask; cultural humor; local identity; representation; Singa
Dangdut; social

ABSTRAK

Kesenian Singa Dangdut di Indramayu tidak hanya menghadirkan
hiburan musik dan tari, tetapi juga menampilkan tokoh jenaka bernama
Menyon yang menjadi pusat perhatian dalam menciptakan suasana
meriah. Artikel ini mengkaji figur Kedok Menyon sebagai representasi
sosial dan simbol identitas lokal masyarakat Indramayu. Melalui
pendekatan etnografi dan teori representasi budaya, penelitian ini
menganalisis bagaimana tawa yang dibangkitkan oleh tokoh Menyon
tidak hanya bersifat hiburan, tetapi juga mengandung kritik sosial,
ekspresi identitas kelas, dan penguatan solidaritas komunitas. Data
dikumpulkan melalui observasi langsung pertunjukan Singa Dangdut,


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:suhaebisad@gmail.com

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

wawancara dengan pelaku seni, dan analisis visual terhadap bentuk
kedok. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa Kedok Menyon memainkan
peran strategis sebagai media ekspresi budaya lokal yang dinamis,
mencerminkan ketegangan antara tradisi dan modernitas, dan menjadi
sarana yang aman bagi masyarakat untuk menyuarakan aspirasi secara
simbolik. Dengan demikian, figur Menyon tidak hanya hadir sebagai
badut panggung, tetapi juga sebagai aktor budaya yang
merepresentasikan nilai-nilai sosial, identitas kolektif, dan dinamika
kehidupan rakyat Indramayu.

Kata kunci: Kedok Menyon; humor budaya; identitas local; representasi;
Singa Dangdut

PENDAHULUAN

Kesenian rakyat merupakan ruang penting bagi masyarakat lokal untuk
mengekspresikan nilai-nilai sosial, identitas budaya, dan dinamika kehidupan
sehari-hari melalui medium yang komunikatif dan merakyat. Hal ini
sebagaimana yang dikatakan Santosa (2012:45) bahwa “kesenian rakyat
merupakan wahana bagi masyarakat untuk mengekspresikan identitas, nilai-
nilai sosial, serta realitas kehidupan sehari-hari yang sering kali tidak
terakomodasi dalam wacana resmi atau institusional.” Di tengah transformasi
budaya akibat arus globalisasi dan penetrasi media digital, kesenian tradisional
tetap memiliki daya hidup dan daya tawar tersendiri, terutama ketika ia
mampu merespons perubahan sosial dengan cara-cara yang kreatif. Di era
globalisasi dan penetrasi media digital, budaya lokal tidak serta-merta tergerus,
melainkan bertransformasi dan mencari bentuk-bentuk baru yang sesuai
dengan kebutuhan dan selera masyarakat kontemporer (Heryanto, 2008:88).
Salah satu bentuk kesenian yang berkembang secara unik di wilayah pesisir
utara Jawa, khususnya di Indramayu, adalah Singa Dangdut. Kesenian ini
merupakan hibrida antara arak-arakan tradisional Singa Barong dengan musik
dangdut modern, yang menghasilkan bentuk pertunjukan dinamis, populis,
dan sangat digemari oleh masyarakat.

Dalam pertunjukan Singa Dangdut, selain iringan musik yang

memadukan unsur tradisional dan modern, ada tokoh-tokoh yang menambah


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

daya tarik pertunjukan, salah satunya adalah figur Menyon. Tokoh-tokoh
jenaka dalam seni pertunjukan tradisional tidak hanya berfungsi sebagai
penghibur, tetapi juga menjadi kanal untuk menyampaikan kritik sosial secara
halus dan diterima oleh masyarakat luas (Soedarsono, 2002:76). Menyon adalah
karakter jenaka yang tampil menggunakan topeng atau kedok khas dengan
ekspresi wajah lucu, sering kali menampilkan perilaku konyol, satir, dan
mengundang gelak tawa penonton. Tokoh ini biasanya muncul di sela-sela
pertunjukan untuk mencairkan suasana, mengomentari penonton, dan bahkan
menyisipkan kritik sosial dalam bentuk humor. Humor dalam pertunjukan
rakyat sering kali menjadi strategi komunikasi yang efektif karena
memungkinkan kritik disampaikan tanpa menimbulkan konflik langsung.
Tertawa bukan hanya hiburan, tetapi juga bentuk penerimaan terhadap wacana
yang sedang disampaikan (Peacock, 2006:119). Meski tampak sebagai
penghibur semata, kehadiran Menyon dalam pertunjukan sesungguhnya
memiliki peran yang jauh lebih kompleks dalam konteks budaya dan sosial
masyarakat Indramayu.

Fenomena ini menarik untuk dikaji karena humor yang dihadirkan oleh
Menyon bukan hanya sekadar hiburan, tetapi juga memuat berbagai pesan
simbolik yang mencerminkan relasi kuasa, struktur sosial, dan nilai-nilai lokal
yang hidup dalam masyarakat. Humor dalam pertunjukan rakyat bukanlah
ekspresi yang netral. Humor adalah bentuk komunikasi simbolik yang dapat
menyingkap relasi kuasa, struktur sosial, dan nilai-nilai yang mendasari
kehidupan masyarakat (Fiske, 1989:89). Dalam studi-studi tentang budaya
populer dan pertunjukan rakyat, humor telah lama dipahami sebagai medium
komunikasi sosial yang efektif untuk menyampaikan kritik secara tidak
langsung, mengatasi ketegangan sosial. Bahkan, humor memperkuat identitas
kolektif. Dengan demikian, figur Kedok Menyon dalam Singa Dangdut dapat
dilihat sebagai aktor budaya yang merepresentasikan berbagai aspek

kehidupan masyarakat lokal mulai dari ekonomi, relasi sosial, hingga wacana-


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

wacana tentang moralitas dan ketimpangan sosial. Topeng tidak hanya
menutupi wajah, tetapi juga membentuk identitas budaya. Ia berbicara atas
nama masyarakat atau menjadi jembatan antara individu dan kolektif
(Kirshenblatt-Gimblett, 1999:142).

Sebagai tokoh dengan wajah lucu yang dihadirkan melalui kedok
(topeng), Menyon juga memiliki dimensi visual yang menarik untuk dikaji
dalam konteks seni rupa tradisi. Topeng dalam budaya tradisional bukan
hanya artefak estetika, melainkan juga perangkat komunikasi visual yang
mengandung simbol-simbol sosial, psikologis, dan kultural (Edi Sedyawati,
1998:59). Bentuk Kedok Menyon yang khas, dengan ekspresi wajah berlebihan
dan grotesk, merepresentasikan estetika visual rakyat yang dekat dengan unsur
parodi dan eksagerasi. Estetika rakyat tidak selalu mengutamakan harmoni
atau keindahan konvensional, melainkan justru mengangkat bentuk-bentuk
yang eksentrik, berlebihan, bahkan grotesk, sebagai cara untuk menyampaikan
kritik atau menciptakan keterlibatan emosional dengan penonton (Bakhtin,
1984:35). Ekspresi visual ini berfungsi sebagai sarana komunikasi non-verbal
yang mampu menyampaikan pesan secara kuat kepada penonton. Dalam
masyarakat Indramayu yang multikultural dan sarat dinamika sosial-ekonomi,
kehadiran Menyon menjadi simbol dari ruang tawa kolektif yang merefleksikan
realitas sosial dengan cara yang menghibur, namun tetap kritis. Tawa kolektif
dalam pertunjukan rakyat tidak hanya bersifat katarsis, tetapi juga bersifat
politis; ia membuka ruang aman bagi masyarakat untuk memaknai, mengkritik,
dan merefleksikan realitas sosial mereka sendiri (Turner, 1982:52).

Berangkat dari fenomena tersebut, pertanyaan utama yang diajukan
dalam penelitian ini adalahbagaimana figur Kedok Menyon dalam pertunjukan
Singa Dangdut berperan sebagai representasi sosial dan simbol identitas lokal
masyarakat Indramayu? Untuk menjawab pertanyaan ini, penelitian ini
bertujuan untuk mengidentifikasi peran figur Menyon dalam struktur

pertunjukan Singa Dangdut, menganalisis fungsi sosial dan budaya dari humor


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

yang ditampilkan, dan mengkaji bagaimana Kedok Menyon merepresentasikan
identitas lokal dan dinamika sosial masyarakat Indramayu.

Dalam kajian ini, penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode etnografi mini. Observasi langsung terhadap pertunjukan Singa
Dangdut, wawancara dengan pelaku seni dan penonton, serta dokumentasi
visual terhadap bentuk dan ekspresi kedok menjadi metode utama
pengumpulan data. Pendekatan teoritik yang digunakan mencakup teori
representasi budaya (Hall, 1997), teori humor dalam konteks sosial (Bakhtin,
1984), dan perspektif antropologi pertunjukan. Dengan pendekatan ini,
penelitian ini diharapkan dapat menggali makna-makna kultural yang
tersembunyi di balik tawa dan kedok lucu yang dibawakan oleh figur Menyon.

Penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan memposisikan figur
Menyon tidak semata sebagai badut panggung, melainkan sebagai agen budaya
dan representasi identitas lokal. Pendekatan ini menjadi kontribusi penting
dalam memperkaya kajian seni pertunjukan rakyat sekaligus mempertegas
peran humor dalam pembentukan wacana budaya masyarakat pesisir.

Dengan memperhatikan berbagai dimensi sosial, visual, dan performatif
dari figur Menyon, tulisan ini hendak menunjukkan bahwa di balik tawa yang
tampak sederhana, terdapat jaringan makna yang kompleks dan kaya. Kedok
Menyon bukan hanya topeng yang lucu, tetapi merupakan wajah budaya
masyarakat Indramayu yang sedang berbicara—dengan cara yang jenaka,

namun juga mendalam dan reflektif.

TEORI DAN METODE PENELITIAN

Penelitian ini bertumpu pada pendekatan interdisipliner yang
menggabungkan teori representasi budaya, teori humor dalam konteks sosial,
serta perspektif antropologi pertunjukan. Pendekatan ini dipilih karena
kompleksitas kesenian Singa Dangdut sebagai praktik budaya yang melibatkan

unsur estetika visual, performatif, dan sosial.

180 (0 DO

BY SA


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

Secara teoritis, kajian ini menggunakan konsep representasi budaya
sebagaimana dikemukakan oleh Stuart Hall (1997:15-17). Menurut Hall,
representasi tidak sekadar mencerminkan realitas, tetapi secara aktif
membentuk makna melalui bahasa, simbol, dan praktik budaya. Dalam konteks
ini, Kedok Menyon dipahami bukan hanya sebagai elemen artistik, tetapi
sebagai medium simbolik yang merepresentasikan nilai, identitas, dan
dinamika sosial masyarakat Indramayu. Figur Menyon membawa narasi
kolektif yang dikemas dalam bentuk komedi dan menjadi cerminan dari
bagaimana masyarakat melihat dirinya sendiri dan lingkungannya.

Selanjutnya, teori humor dan karnavalisasi dari Mikhail Bakhtin
(1984:10-11) menjadi landasan dalam menganalisis fungsi sosial humor dalam
pertunjukan. Dalam pandangan Bakhtin, humor yang muncul dalam ruang
karnaval rakyat berfungsi untuk membalikkan hirarki sosial, menyuarakan
kritik terhadap tatanan yang mapan, dan menjadi bentuk resistensi yang
dibungkus dengan tawa. Dalam hal ini, figur Menyon memiliki fungsi mirip
badut rakyat atau trickster yang dapat mengomentari isu-isu sosial secara
bebas, bahkan menyindir tokoh-tokoh berkuasa tanpa menimbulkan konflik
terbuka.

Pendekatan ketiga yang digunakan adalah antropologi pertunjukan,
yang melihat pertunjukan seni sebagai ruang sosial tempat berbagai makna
dinegosiasikan. Menurut Schechner (2003:24), sebuah pertunjukan tidak hanya
terdapat dalam aksi yang dilakukan, tetapi juga dalam interaksi antara pelaku
dan penonton, yang semuanya berada dalam bingkai sosial dan budaya
tertentu. Melalui lensa ini, pertunjukan Singa Dangdut dipahami sebagai
praktik sosial yang hidup dan dinamis, bukan semata-mata tontonan estetis.
Perhatian diarahkan pada interaksi antara pelaku (tokoh Menyon, penari,
pemusik), penonton, dan konteks sosial-budaya tempat pertunjukan

berlangsung. Perspektif ini memungkinkan peneliti melihat bagaimana humor

() DO 181

BY SA


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

yang muncul dalam pertunjukan berkaitan erat dengan kondisi sosial ekonomi,
relasi kuasa, dan nilai-nilai lokal masyarakat.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif
dengan pendekatan etnografi mini. Penelitian kualitatif adalah penelitian yang
bermaksud untuk memahami fenomena tentang apa yang dialami oleh subjek
penelitian secara holistik, dan dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata
dan bahasa, pada suatu konteks khusus yang alamiah (Moleong, 2017:6).
Etnografi bukan sekadar mengamati apa yang terjadi. Ia melibatkan partisipasi,
interaksi, dan penafsiran makna dari sudut pandang masyarakat yang diteliti
(Hammersley & Atkinson, 2007:3). Penelitian ini menggunakan sejumlah teori
yang saling melengkapi. Hall (1997:15-16) dengan teori representasi budayanya
digunakan untuk melihat figur Menyon sebagai konstruksi identitas lokal
masyarakat Indramayu. Representasi dipahami sebagai praktik produksi
makna yang tidak hanya memantulkan realitas sosial, tetapi juga membentuk
cara masyarakat memahami dirinya.

Selanjutnya, kerangka humor dan karnavalisasi Bakhtin (1984:10-12, 20-
23) penting untuk menjelaskan bagaimana tawa dalam pertunjukan Singa
Dangdut berfungsi sebagai medium kritik sosial. Melalui humor, tokoh
Menyon menghadirkan dunia yang terbalik (inversi), di mana hierarki sosial
bisa digugat dan suara rakyat kecil mendapat ruang artikulasi.

Dalam konteks performativitas, antropologi pertunjukan yang
dikembangkan oleh Richard Schechner (2003:28-30) dan Victor Turner
(1982:20-22) membantu memahami dinamika interaksi antara pemain dan
penonton. Pertunjukan dilihat sebagai ruang liminal yang memungkinkan
munculnya pengalaman bersama, negosiasi makna, serta transformasi sosial
melalui aksi panggung Menyon.

Untuk memperkuat konteks lokal, teori sastra dan budaya Indonesia
digunakan. Semiotika sastra  (Sugihastuti & Suharto, 2005:73-80)

memungkinkan pembacaan simbol-simbol yang melekat pada Kedok Menyon,


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

baik dari aspek visual maupun makna yang ditafsirkan masyarakat. Estetika
rakyat menurut Edi Sedyawati (1998:110-115) dan Soedarsono (2002:55-60)
memberi pemahaman tentang fungsi tokoh jenaka dalam seni pertunjukan
tradisional Nusantara, yaitu sebagai penghibur sekaligus penyampai kritik
sosial secara halus. Sementara itu, konsep folklor dan budaya lokal dari
Danandjaja (1984:1-5, 65-70) menempatkan Menyon sebagai bagian dari tradisi
lisan dan humor rakyat yang merefleksikan identitas serta solidaritas
komunitas pesisir Indramayu.

Dengan memadukan teori Barat dan teori Indonesia, analisis tidak hanya
bersandar pada perspektif global, tetapi juga berakar pada konteks kultural
Nusantara. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang lebih
komprehensif terhadap figur Menyon sebagai representasi identitas lokal
sekaligus medium kritik sosial dalam pertunjukan Singa Dangdut.

Penelitian dilaksanakan melalui observasi partisipatif dalam beberapa
pertunjukan Singa Dangdut di wilayah Indramayu, khususnya saat
kemunculan figur Menyon. Observasi difokuskan pada gestur, interaksi,
improvisasi, serta respons penonton terhadap tokoh Menyon. Selain itu,
wawancara mendalam dengan seniman pembuat topeng, pelaku pertunjukan,
penonton dilakukan untuk menggali makna yang mereka lekatkan pada figur
Menyon dan bagaimana mereka memaknai humor yang ditampilkan.

Dokumentasi visual seperti foto dan video digunakan untuk analisis
bentuk Kedok Menyon secara visual dan estetis. Analisis dilakukan dengan
metode deskriptif-interpretatif, yakni mendeskripsikan secara rinci bentuk dan
fungsi figur Menyon, lalu menafsirkan makna simbolik dan sosialnya
berdasarkan kerangka teori yang digunakan. Validitas data dijaga melalui
triangulasi sumber dan metode, yakni dengan mengombinasikan observasi,
wawancara, dan studi pustaka. Dengan kerangka teori dan metode ini,
penelitian berupaya mengungkap bagaimana tawa yang dibawakan oleh

Menyon tidak hanya menjadi bentuk hiburan, tetapi juga menjadi ekspresi


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

sosial yang sarat makna menjadi representasi identitas lokal masyarakat

Indramayu dalam ruang pertunjukan yang penuh warna.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pertunjukan Singa Dangdut di Indramayu menampilkan sebuah praktik
budaya yang kompleks dan dinamis. Di antara irama dangdut yang
menggema, atraksi penari di atas punggung replika singa, serta arak-arakan
warga, kehadiran figur Menyon justru mencuri perhatian tersendiri. Badut
telah lama berperan sebagai katup pengaman budaya seseorang yang diizinkan
untuk mengatakan hal-hal yang tidak bisa diucapkan orang lain, mengejek
otoritas, dan mencerminkan kembali kepada penonton kontradiksi dalam
masyarakat dengan cara yang lucu namun sering kali sangat politis (Diana
Taylor, (2003:173). Dalam beberapa pertunjukan yang diamati, Menyon hadir
sebagai tokoh badut atau pelawak rakyat yang muncul dengan gestur
berlebihan, menari dan berjoget, suara konyol, dan ucapan-ucapan lucu yang
sering kali menyinggung isu sosial secara halus namun menggelitik. Tokoh ini
biasanya menggunakan kedok/topeng berwajah jenaka dengan ciri khas bibir
tebal, mata besar, dan ekspresi bebal ikonografi yang dengan sengaja

dikonstruksi untuk menciptakan efek tawa.

Gambar 1. Singa Dangdut Indramayu dan Kedok Menyon
(Dokumentasi Rohman, 2025)

Hasil observasi dan wawancara dengan pelaku pertunjukan
menunjukkan bahwa Menyon tidak hanya berfungsi sebagai penghibur, tetapi

juga sebagai mediator antara penonton dan panggung. la mencairkan


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

ketegangan, menyambut penonton, dan sesekali menertawakan figur penari
atau penyanyi dengan komentar satir. Dalam beberapa pertunjukan, Menyon
juga menyinggung isu-isu sosial seperti harga sembako, praktik korupsi lokal,
atau perilaku elit desa, namun dibungkus dalam bentuk lelucon. Hal ini
menunjukkan bahwa fungsi humor dalam pertunjukan bukan semata-mata
lucu, tetapi memiliki muatan kritik sosial yang cukup kuat sebagaimana
dikemukakan Bakhtin dalam gagasan karnavalisasi, yakni bahwa tawa rakyat
adalah bentuk perlawanan terhadap struktur kuasa yang menindas,
disampaikan melalui cara yang tidak mengancam. Tawa menghancurkan rasa
takut dan kekhusyukan terhadap suatu objek sehingga memungkinkan

investigasi yang benar-benar bebas terhadapnya (Bakhtin, 1984: 23).

Gambar 2. Ke:;k Menyon
(Dokumentasi Triya, 2025)

Kedok Menyon juga menjadi simbol visual yang kuat dalam
pertunjukan. Dari sisi estetika, Kedok Menyon menampilkan distorsi bentuk
wajah yang dilebih-lebihkan, menciptakan kesan antara lucu dan “bodoh”.
Topeng grotesk, dengan bentuk yang dilebih-lebihkan, tidak semata-mata
menghibur,.Dia menciptakan ruang di mana yang biasa dibalik, diejek, dan
terbuka untuk ditafsir ulang (Schechner, Richard. 2013:87). Namun justru

dalam kekonyolannya, figur ini menghadirkan ruang diskursif di mana

() DO 185

BY SA


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

masyarakat dapat menertawakan dirinya sendiri dan kondisi sosialnya. Topeng
tersebut menjadi perwujudan dari bahasa visual rakyat yang tidak
membutuhkan penjelasan verbal untuk menyampaikan pesan. Budaya visual
rakyat berkomunikasi secara langsung dan afektif, melewati wacana verbal
untuk menjangkau resonansi emosional dan komunal (Taylor, Diana. 2003:21).
Ketika Menyon muncul, penonton langsung memahami bahwa tawa akan
hadir, dan bahwa sesuatu yang ‘berbeda dari biasanya’ akan dikomentari.
Topeng bukan sekadar penyamaran ia adalah sinyal, semacam simbol singkat
yang memadatkan makna budaya ke dalam bentuk yang mudah dikenali (John
Emigh, 1996:14).

Gambar 3. Kedok Menyon Atraksi
(Dokumentasi Bety, 2019)

Gambar 4. Kedok Meyon dan Beberapa Pemain
(Dokumentasi Kedok Menyon Prabu Muda, 2025)

186 (co) @

SA


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

Menurut Stuart Hall, representasi adalah "produksi makna melalui
bahasa. Ia merupakan proses di mana anggota suatu budaya menggunakan
bahasa (dalam arti luas) untuk menghasilkan makna" (Hall, 1997: 16). Dalam
konteks ini, figur Menyon dan kedoknya merepresentasikan identitas sosial
masyarakat Indramayu yang penuh dengan ironi, kelakar, dan strategi
bertahan dalam realitas yang kompleks. Menyon merefleksikan orang kecil
yang jenaka namun cerdas, polos namun kritis, ‘bodoh’, tetapi mengetahui cara
menyampaikan kebenaran secara aman. Dalam perannya sebagai juru bicara
budaya, Menyon menarasikan ulang realitas sosial masyarakat melalui tawa
dan kekonyolan, membentuk identitas budaya sebagai “titik pengidentifikasian
yang tidak stabil dan dibentuk dalam wacana sejarah dan budaya” (Hall, 1990:
226).

Selain itu, Kedok Menyon juga menjadi simbol identitas lokal yang unik
bagi masyarakat Indramayu. Dalam wawancara dengan seniman pembuat
topeng, bentuk Kedok Menyon telah berkembang dari waktu ke waktu, tetapi
tetap mempertahankan karakter wajah yang “ngakak” dan berlebihan. Hal ini
menunjukkan adanya kontinuitas nilai dalam budaya visual rakyat. Seperti
dijelaskan oleh Regina Bendix, "tradisi rakyat tidak membeku dalam waktu; ia
adalah sistem dinamis yang beradaptasi dan mengalami transformasi, tetapi
tetap mempertahankan inti simbolik yang menopang identitas budaya"
(Bendix, 1997: 45). Meski mengalami banyak transformasi bentuk dan fungsi
pertunjukan, tokoh Menyon tetap eksis dan bahkan semakin penting dalam
konteks Singa Dangdut yang kini bersifat hiburan massal. Hal ini
mencerminkan bahwa budaya lokal tidak sekadar menolak modernitas, tetapi
"menegosiasikannya dengan mengintegrasikan bentuk dan makna baru

sembari tetap menjaga keterhubungan dengan masa lalu" (Appadurai, 1996:

18).

() DO 187

BY SA


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

Gambar 5. Perubahan Bentuk Kedok Menyon.
(Dokumentasi Roni Martian, 2020)

Tanggapan penonton terhadap figur Menyon juga memperkuat
kedudukannya sebagai simbol kultural yang diterima luas. Dalam wawancara,
sebagian besar penonton menyatakan bahwa Menyon adalah bagian paling
menghibur dalam pertunjukan Singa Dangdut. Bahkan beberapa di antaranya
menyebutkan bahwa mereka sengaja datang untuk “menonton Menyon”. Hal
ini menandakan bahwa tokoh tersebut tidak sekadar pelengkap, tetapi justru
menjadi pusat makna pertunjukan itu sendiri. Sebagaimana dinyatakan oleh
Abercrombie dan Longhurst, "penonton bukanlah penerima makna yang pasif,
melainkan penafsir aktif yang menegosiasikan makna dalam pertunjukan
budaya" (1998: 35). Dengan pengakuan yang terus-menerus dan emosional dari
penonton, Menyon telah menjelma menjadi simbol budaya sentral, karena
"simbol budaya menjadi pusat bukan hanya karena kehadirannya, tetapi karena
pengakuan afektif dan berulang dari komunitas" (Geertz, 1973: 113).

Secara performatif, Menyon dapat dipahami sebagai figur liminal ia
berada di antara serius dan lucu, sakral dan profan, tradisi dan hiburan.
Sebagaimana dijelaskan oleh Victor Turner, figur liminal adalah "orang-orang

ambang batas" yang bersifat ambigu, "tidak lagi diklasifikasikan namun juga


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

belum diklasifikasikan" (Turner, 1969: 95). Dalam posisinya yang melintasi
batas, Menyon mengaburkan garis-garis kultural yang kaku dan menciptakan
ruang alternatif bagi ekspresi identitas lokal. Ia menjadi wujud performatif dari
identitas budaya masyarakat pesisir yang sedang dinegosiasikan, di mana,
menurut Butler, "identitas dibentuk secara performatif oleh ekspresi-ekspresi
yang dikatakan merupakan hasil darinya" (Butler, 1990: 25). Dalam ruang ini,
Menyon memainkan peran penting: sebagai kanal kritik sosial, medium
kolektivitas, dan cermin reflektif terhadap “siapa kita” dalam bingkai tawa dan
kelakar.

Dengan demikian, hasil temuan ini menunjukkan bahwa figur Kedok
Menyon dalam pertunjukan Singa Dangdut bukan sekadar pelawak atau
pelengkap hiburan rakyat, tetapi aktor budaya yang memerankan representasi
sosial dan identitas lokal yang khas. Melalui ekspresi visual, tindakan jenaka,
dan ruang simbolik yang ia buka, Menyon menjadi wajah budaya Indramayu

yang berbicara dengan bahasa yang paling jujur yaitu tawa.

KESIMPULAN

Kehadiran figur Menyon dalam kesenian Singa Dangdut di Indramayu
menunjukkan bagaimana unsur hiburan lokal tidak bisa dilepaskan dari
konteks sosial dan kultural masyarakatnya. Menyon bukan hanya pelawak di
atas panggung, tetapi juga aktor budaya yang memainkan peran penting dalam
menjaga keterlibatan penonton dan menyuarakan realitas sosial secara
simbolik. Topeng dan tubuhnya menjadi medium ekspresi dari kegelisahan
masyarakat terhadap kondisi ekonomi, politik, maupun relasi kuasa dalam
kehidupan sehari-hari.

Melalui pendekatan teori representasi budaya dan konsep karnavalisasi,
Menyon dapat dipahami sebagai perwujudan dari “rakyat biasa” yang
diberikan ruang untuk berbicara melalui tawa. Dalam setiap kemunculannya,

ia menciptakan ruang simbolik di mana hierarki sosial dapat dibalik, dan kritik


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

terhadap elit atau ketimpangan sosial dapat disampaikan tanpa menimbulkan
ancaman langsung. Dalam hal ini, Menyon berperan sebagai jembatan antara
hiburan dan wacana sosial.

Menyon juga memperlihatkan bahwa pertunjukan tradisional seperti
Singa Dangdut tidak pernah netral, melainkan selalu bersinggungan dengan
dinamika sosial dan budaya yang hidup. Ia menjadi simbol dari identitas lokal
yang terus dinegosiasikan melalui humor, bahasa tubuh, dan improvisasi.
Tawa yang ditimbulkan bukan semata hiburan, tetapi juga bentuk resistensi
halus dan solidaritas kolektif masyarakat.

Dengan demikian, studi terhadap figur Menyon memperkaya
pemahaman kita tentang bagaimana seni pertunjukan lokal dapat menjadi
arena pembentukan identitas, penyampaian kritik, dan penciptaan ruang
dialog sosial. Peranannya menunjukkan bahwa seni tradisional bukan sekadar
warisan budaya, tetapi juga praktik budaya hidup yang terus bertransformasi

mengikuti dinamika masyarakatnya.

DAFTAR PUSTAKA

Abercrombie, N., & Longhurst, B. (1998). Audiences: A sociological theory of
performance and imagination. London: SAGE Publications.

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization.
Minneapolis, MN: University of Minnesota Press.

Agusta, T., Warto, & Supana. (2017). Dampak komodifikasi terhadap
perubahan identitas Tari Topeng Hitam. Haluan Sastra Budaya, 1(2),
210-218. https://doi.org/10.20961/hsb.v1i2.11274

Aziz, M. L. A. (2020). Kesenian Singa Manuk di Desa Anggasari Kecamatan Sukasari
Kabupaten Subang 2003-2015 (Skripsi sarjana). Universitas Pendidikan
Indonesia. Retrieved from http:/ /repository.upi.edu /52888

Bakhtin, M. (1984). Rabelais and his world (H. Iswolsky, Trans.). Bloomington, IN:
Indiana University Press. (Original work published 1965)

Barker, C. (2004). Cultural studies: Theory and practice (2nd ed.). London: SAGE
Publications.

Bendix, R. (1997). In search of authenticity: The formation of folklore studies.
Madison, WI: University of Wisconsin Press.

190 (0 DO

BY SA


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.20961/hsb.v1i2.11274
http://repository.upi.edu/52888

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

Butler, J. (1990). Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. New York,
NY: Routledge.

Danandjaja, J. (1984). Folklor Indonesia: Ilmu gosip, dongeng, dan lain-lain. Jakarta:
Grafiti Pers.

Dyahwati, W., Lodra, I. N., & Supranto, H. (2020). Transformasi Candi Rimbi
dalam motif batik sebagai edukasi budaya lokal Kabupaten Jombang.
Haluan Sastra Budaya, 4(1), 119-130. DOI:
https:/ /doi.org/10.20961 /hsb.v4i1.40867

Emigh, J. (1996). Masked performance: The play of self and other in ritual and theatre.
Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press.

Fiske, J. (1989). Understanding popular culture. London: Routledge.
Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York, NY: Basic Books.

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices.
London: SAGE Publications.

Hall, S. (1990). Cultural identity and diaspora. In J. Rutherford (Ed.), Identity:
Community, culture, difference (pp. 222-237). London: Lawrence &
Wishart.

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2007). Ethnography: Principles in practice (3rd
ed.). London: Routledge.

Heryanto, A. (2008). Pop culture and competing identities. Singapore: NUS Press.

Kirshenblatt-Gimblett, B. (1999). Performance studies. In H. Bial (Ed.), The
performance studies reader (pp. 43-55). London: Routledge.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi revisi). Jakarta: Rineka
Cipta.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Mulyana, D. (2005). Komunikasi antarbudaya: Panduan berkomunikasi dengan
orang-orang berbeda budaya. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Peacock, J. L. (2006). The anthropology of humor in Indonesia. Singapore: NUS
Press.

Rohidi, T. R. (2011). Seni dan estetika dalam perspektif budaya. Bandung: STSI
Press.

Santosa, H. (2012). Seni dan masyarakat: Wacana budaya dalam kesenian tradisional.
Yogyakarta: Ombak.

Schechner, R. (2003). Performance theory (Revised ed.). London: Routledge.
Sedyawati, E. (2006). Pertunjukan dalam masyarakat. Jakarta: Balai Pustaka.

() DO 191

BY SA


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.20961/hsb.v4i1.40867

HALUAN SASTRA BUDAYA Vol 9 (2), 2025 * ISSN Print: 0852-0933 * ISSN Online: 2549-1733

Isad Suhaeb - Tawa dan Identitas Lokal: Figur Kedok Menyon sebagai Representasi Sosial
dalam Kesenian Singa Dangdut

Sedyawati, E. (1998). Topeng: Kajian simbolik dan sosial. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Sugihastuti, & Suharto. (2005). Semiotik dan sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Soedarsono. (2002). Seni pertunjukan Indonesia dalam perspektif sejarah dan fungsi.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Sutrisno, M., & Putranto, A. B. (2005). Teori-teori kebudayaan. Yogyakarta:
Kanisius.

Taylor, D. (2003). The archive and the repertoire: Performing cultural memory in the
Americas. Durham, NC: Duke University Press.

Turner, V. (1982). From ritual to theatre: The human seriousness of play. New York,
NY: PA]J Publications.

Yampolsky, P. (1995). Music of Indonesia: Southeast Asia — Indonesia. Washington,
DC: Smithsonian Folkways Recordings.

Yashi, A. P. (2018). Ritual Seblang masyarakat Using di Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, Jawa Timur. Haluan Sastra Budaya, 2(1), 1-18.
DOIL: https:/ /doi.org/10.20961 /hsb.v2i1.11790

192 (0 DO

BY SA



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.20961/hsb.v2i1.11790

